
 

 

Tecnospiritualismo. Arte e IA nella linea dell’energia umana i 
di 

Antonio Spadaro e Valentino Catricalà  

  Nel marzo del 1939, a Parigi, un gesuita dall’animo visionario prese la parola davanti a un gruppo 

di artisti riuniti dal Centre d’Études des Problèmes Humains.  Si chiamava Pierre Teilhard de Char-

din.1  Era un uomo abituato alle rocce, alle ere geologiche, alle ossa dei primi uomini: un geologo e 

paleontologo che amava fare ricerche nei sedimenti della terra.  Parlò di arte, dunque, con un lin-

guaggio che sembrava venire da un altro piano dell’esperienza.  Disse che essa «è una perfezione 

universale che accompagna ogni tipo di realizzazione vitale, nel momento in cui questa raggiunge la 

pienezza della propria espressione».  C’è dunque «un’arte suprema nel pesce, nell’uccello, nell’an-

tilope». Ma quando questa energia raggiunge l’uomo, «cessa di essere un contorno della vita e di-

venta un oggetto vivo, una cosa dotata di vita propria». 

 

  Teilhard vedeva nell’esistente una lunga corrente di energia che attraversa la materia per diventare 

coscienza. L’arte, in questa prospettiva, rappresentava per lui la zona più avanzata dell’energia 

umana.  La scienza e la filosofia organizzano il sapere; l’arte lo anticipa, lo mette in moto.  È il luogo 

                                                           
1 Pierre Teilhard De Chardin, Les directions de l’avenir, Paris, Les Éditions du Seuil, 1973, pp. 82-84.  
  [Nota della Redazione: il discorso che Teilhard fece a Parigi, il 13 Marzo 1939, si trova a pagina 107 del libro “Le dire-
zioni del futuro”, SEI Torino, 1996 ed ha per titolo “Come comprendere ed utilizzare l’arte nel flusso dell’energia umana”].  



 

 

in cui la vita si esercita alla libertà.  Per questo, diceva, «più il mondo si razionalizza e si meccanizza, 

più ha bisogno dei “poeti” come salvatori e fermenti di questa energia». 

  Un decennio più tardi, in un articolo del 1950 intitolato Machines à combiner et super-cerveaux 2, 

Teilhard rivolse quello stesso sguardo alle prime macchine calcolatrici.   Mentre il mondo cominciava 

a scoprire l’elaborazione elettronica, lui scorse in quei dispositivi il prolungamento di un processo 

spirituale.   Come la mano aveva prolungato il corpo e la parola aveva esteso la memoria, i calcolatori 

stavano ampliando il raggio del pensiero.  Erano strumenti destinati a moltiplicare le possibilità della 

mente, a liberarla da compiti ripetitivi per renderla disponibile all’immaginazione e all’interpreta-

zione.   

  Oggi, nell’epoca dell’intelligenza artificiale generativa, quella intuizione suona sorprendentemente 

familiare.  Le reti neurali che apprendono, i modelli linguistici che scrivono e traducono, le immagini 

sintetiche create da algoritmi appaiono le eredi di quella stessa energia che Teilhard aveva intravi-

sto. 

  Ma la loro forza solleva un interrogativo decisivo: che cosa accade alla coscienza quando la creati-

vità diventa condivisa con le macchine?  La questione non riguarda la capacità dell’IA di imitare o di 

inventare, ma la qualità del pensiero che si genera nel suo uso. 

  In questo l’arte gioca un ruolo fondamentale.  Non a caso Teilhard aveva intuito il potere dell’arte 

come punta massima della sperimentazione linguistica, e dunque, della creazione di possibili nuove 

società: le macchine combinano, prevedono, ottimizzano.  L’artista, invece, sceglie, sorprende, ri-

schia.  Questo l’atteggiamento dell’artista, sorprendente se applicato alla tecnologia, concepita non 

come semplice strumento fra gli strumenti, ma attivatore di processi complessi che strutturano le 

nostre vite.  Nel momento in cui l’artista utilizza media che stanno fondamentalmente cambiando 

le nostre società, egli si inserisce all’interno di questi processi, che non sono solo artistici, ma di 

innovazione e sociali.  Egli genera una nuova cosmotecnica, per usare le parole di Yuk Hui, concetto 

che esprime l’unificazione tra ordine cosmico e ordine morale per mezzo di attività tecniche. Non 

lontano dal concetto di cosmotecnica, infatti, Teilhard aveva rilanciato quello di noosfera, la rete 

planetaria della coscienza di cui scriveva, la quale oggi prende forma grazie a cavi, server, segnali. 

Ma la sua sostanza non è garantita.  

  Può crescere come un archivio cieco, o diventare un luogo di sintesi, di discernimento, di inven-

zione collettiva.  Da qui il ruolo fondamentale dell’artista oggi, non solo un creatore di forme belle, 

come nell’estetica classica, ma un vero e proprio attore, un change maker diremmo oggi. 

                                                           
2 Pierre Teilhard De Chardin, «Machines à combiner et super-cerveaux», in Études, t. 264, mars, pp. 403-404. 



 

 

  Pensiamo ad artisti quali Harold Cohen, ignorato per anni e oggi improvvisamente rivalutato.   

  Cohen crea nel 1968 AARON,3 un programma capace di comprendere e riprodurre i processi cogni-

tivi umani alla base dell’atto del disegnare e dipingere. L’artista non usa semplicemente uno stru-

mento; co-progetta una forma di agentività4 computazionale, modellando un sistema che opera 

scelte formali autonome. 

 

 

  Così nel corso dei decenni, il software AARON ha creato immagini destinate a essere eseguite da 

dispositivi di disegno e pittura, oltre a elementi visivi per la visualizzazione su monitor o come proie-

zioni.  Fattore interessante è che il nome AARON allude alla figura biblica unta come portavoce per 

suo fratello Mosè, e mette in discussione come la creazione artistica sia spesso glorificata come una 

forma di comunicazione con il divino.  AARON appare come un primo esperimento di “collabora-

zione cognitiva”: l’opera non è più prodotto esclusivo di una singola mente, ma di un circuito ibrido 

umano-macchina. 

  Oggi il compito dell’arte è simile a quello che Teilhard attribuiva al pensiero stesso: trasformare la 

velocità in profondità, la quantità in qualità, la potenza in visione.  Si tratta di ricondurre l’energia 

dispersa alla convergenza, di ridare forma all’esperienza nell’epoca della proliferazione. Ogni volta 

che l’automazione assorbe la fatica e restituisce tempo per l’immaginazione, la mente compie un 

salto evolutivo.  Già nel 1950 Teilhard vedeva le macchine elettroniche non come minaccia, ma 

come amplificatori della facoltà di pensare, strumenti per liberare nuova energia psichica, capace di 

                                                           
3 [Nota della Redazione: vds. https://www.youtube.com/watch?v=xkrJwURBEfg ] 
4 [Nota della Redazione: è la capacità di esercitare un controllo del proprio comportamento ]. 



 

 

tradursi in livelli più alti di comprensione e immaginazione.  In altre parole, la tecnologia come tram-

polino per un salto evolutivo della coscienza.   Come gli utensili hanno liberato le mani, e le macchine 

industriali hanno liberato forza fisica, così i “super-cervelli” elettronici, se ben integrati, possono 

liberare la mente umana da operazioni ripetitive per orientarla verso compiti creativi e sintetici. 

  Il punto cruciale per Teilhard è l’uso liberante delle capacità artificiali: non come sostituti del pen-

siero, dunque, ma come catalizzatori di nuova energia psichica, strumenti per spostare il baricentro 

dell’attività mentale umana da compiti meccanici a processi creativi, interpretativi, immaginativi.  

Questo è il senso dell’analogia che egli realizza con l’ottica e la fotografia: così come queste hanno 

esteso la vista senza renderci ciechi, le macchine del pensiero possono estendere la nostra capacità 

cognitiva senza renderci inerti. 

  Pensiamo a Ian Cheng e al suo BOB,5 che si presenta negli spazi espositivi attraverso grandi schermi 

all’interno dei quali una nuova vita prende forma.  BOB non è un semplice video né una scultura 

statica: è una forma di vita estesa attraverso la tecnica.  Cheng definisce il suo medium come “live 

simulation” (simulazione dal vivo), ovvero un’opera che non ha un inizio e una fine predeterminati, 

ma si evolve infinitamente in tempo reale grazie a un software simile a un videogioco. E, ancora una 

volta, quando si arriva alla tecnologia il riferimento è spirituale, BOB è l’acronimo di Bag of Beliefs. 

  O, ancora, viene in mente, ad esempio, Refik Anadol 6 – in istallazioni come Machine Hallucinations 

o Unsupervised – trasforma dataset e flussi di dati in materia poetica, visiva e sensoriale.  Anadol 

trasforma calcoli e algoritmi in esperienze estetiche capaci di suscitare meraviglia e interrogazione. 

Lo vediamo oggi anche in molti artisti, che aprono questioni riguardo al nostro rapporto con la na-

tura, al futuro della nostra specie nel momento in cui ci confrontiamo con entità non umane, tecno-

logiche e naturali. La questione della tecnologia non può essere solo tecnologica, ha una forte pre-

senza e ricaduta anche sul mondo umano e naturale.   

  In questo viene in mente il lavoro recente di Pierre Huyghe,7 uno degli esempi più radicali di come 

l’arte possa ridefinire la gerarchia tra esseri umani, animali/biologici e intelligenza artificiale, in par-

ticolare opere come UUmwelt, After ALife Ahead e la grande retrospettiva “Liminal” presso Punta 

della Dogana a Venezia.  A differenza di Ian Cheng, che crea mondi “chiusi” e digitali (simulazioni), 

“Liminal” è un ambiente-soglia (“limen”): dove forme di vita, organismi biotecnologici, presenze sin-

tetiche ed esseri umani partecipano a un’unica trama.  L’elemento che rende Huyghe unico è l’inse-

rimento di agenti biologici reali che “sabotano” o dirigono la tecnologia.  L’IA non lavora nel vuoto, 

                                                           
5 [Nota della Redazione  vds. https://digicult.it/it/articles/art/ian-cheng-anima-la-serpentine-gallery-con-la-vita-artificiale/  ] 
6 [Nota della Redazione  vds.  https://living.corriere.it/arte/chi-e-refik-anadol-il-pioniere-dellarte-generata-dai-dati/  ] 
7 [Nota della Redazione  vds. https://whoopsee.it/pierre-huyghe-larte-incontra-la-fisica-quantistica-negli-spazi-del-berghain-di-berlino/  ] 



 

 

ma è influenzata dalla biologia.  La questione intorno alla tecnologia non è mai semplicemente tec-

nologica, ci mostrano gli artisti, ma biologica e umana, come ci spiega anche Teilhard.  L’artista tra-

sforma un calcolo in visione, un algoritmo in linguaggio, un dato in emozione.  È in questo passaggio 

che la materia digitale si “spiritualizza” proprio grazie alla biologia e alla “carne” umana. 

  La vera domanda aperta dall’arte, dunque, è: che cosa significa pensare nell’epoca dell’IA?  E, se il 

pensiero è espressione dell’intelligenza, come si manifesta oggi questa facoltà nel tempo in cui le 

macchine sembrano replicare alcune delle sue funzioni storicamente più distintive, quali la scrittura 

di testi creativi?  Se la scrittura o l’opera non sono più segno esclusivo del pensiero, allora l’intelli-

genza va cercata altrove: non nei risultati visibili, ma in ciò che eccede la funzione.  Non in ciò che la 

macchina replica, ma in ciò che resiste alla replica. 

              

 

 

i  Tratto dal sito https://www.artnewsitalia.com/2026/01/19/tecnospiritualismo-arte-e-intelligenza-artificiale-nella-li-
nea-dellenergia-umana/?fbclid=IwY2xjawPmq_JleH-
RuA2FlbQIxMQBzcnRjBmFwcF9pZA80MDk5NjI2MjMwODU2MDkAAR7xL5do2kPMkr8mokRaZJwbZ8XvQzo4JKvv07HnC
1P_m76u1SepXoGrBAev7Q_aem_YR_C6MO-ick51G57E9Wm9g  
in data 30/1/2026 

                                                           


